Wegworte

Die Wochenspriiche
des Kirchenjahres ausgelegt

2. Sonntag
nach dem Christfest

calwer




2. Sonntag nach dem Christfest

Wir sahen seine Herrlichkeit, eine Herrlichkeit
als des eingeborenen Sohnes vom Vater,

voller Gnade und Wahrheit.
Johannes 1,14

In diesem »Wir« steckt eine helle Freude. Das festlich freudige Be-
wusstsein dafiir, dass dieses Wir, wer immer dazu gezihlt werden darf,
in Jesus die Herrlichkeit Gottes sehen durfte und darf. In dem Wan-
derprediger aus Nazareth — was kann von Nazareth Gutes kommen?
(Joh 1,46) — den einzig geborenen Sohn Gottes erkennen, das war gar
nicht selbstverstindlich. Es gab genug Menschen, die an ihm nicht
die Herrlichkeit Gottes sahen. Sie lebten zur Zeit Jesu in dem Land,
in dem er durch Stidte und Dérfer ging. Was fiir ein Vorrecht! Sie be-
gegneten ihm persdnlich leibhaftig. Was wiirden wir dafiir geben?
Aber sie sahen seine Herrlichkeit nicht. An ihnen wurde wahr, was
Paulus in Rémer 11,10 zitiert: »Verblende ihre Augen, dass sie nichts
sehen. »Blindheit ist Israel zum Teil widerfahren«, stellt Paulus in
Roémer 11,25 fest.

Die »Seinen«, gemeint sind doch wohl seine Briider — wie stand
Maria dazu? — sahen in ihm offensichtlich etwas ganz anderes. »Er ist
von Sinnen, sagten sie und versuchten, ihn festzunehmen. Offen-
sichdlich hielten sie ihn fiir gestdrt, fithlten sich als Familie dafiir ver-
antwortlich, dass er keinen Schaden anrichtet. Sie sahen an ihm of-
fenbar durchaus nicht die Herrlichkeit Gottes. Seine Briider glaubten
nicht an ihn (Joh 7,5), wenigstens vor Ostern nicht. Jesus weifd das
und sagt, als die Briider und seine Mutter vor dem Haus stehen, in
dem er gerade lehrt, als sie ihn sprechen wollen: »Wer ist meine Mut-
ter und wer sind meine Briider?... Wer Gottes Willen tut, der ist mein
Bruder und meine Schwester und meine Mutter« (Lk 3,34.35). Und
seine fiir uns befremdlichen Worte iiber das Verhiltnis eines Nachfol-
gers Christi zu seiner Familie (Lk 14,26) haben gewiss mit dieser
innerfamilidren Erfahrung Jesu zu tun.

Die Schriftgelehrten von Jerusalem erkliren seine Heilungswunder
so: »Er hat den Belsebub und treibt die bosen Geister aus durch ihren

Obersten« (Mk 3,22), das heifit er ist ein Magier, der seine Krifte von
»unten« hat.

Auch Johannes der Tiufer, der mit seinen geistgeweckten Augen in
Jesus spontan das »Lamm Gottes, das der Welt Siinde trigt« erkannt
hat (Joh 1,29), zweifelt, als er im Gefingnis des Herodes sitzt, und
ldsst Jesus fragen: »Bist du, der da kommen soll, oder sollen wir auf
einen anderen warten?« (Mt 11,3).

Auch im Jiingerkreis sagt Jesus und meint dabei die Jiinger: »Es
sind aber etliche unter euch, die glauben nicht.« Und er fiigt dazu:
»Niemand kann zu mir kommen, es sei ihm denn von meinem Vater
gegeben« (Joh 6,64.65). Thomas hat dem Auferstandenen gegeniiber
seine speziellen Schwierigkeiten, muss die Wundmale genau sehen
und sie tastend spiiren, che er die Herrlichkeit Jesu erkennt, so dass
Jesus zu ihm sagt: »Selig sind, die nicht sehen und doch glauben« (Joh
20,29). Und auch bei der letzten Begegnung mit Jesus vor seiner
Himmelfahrt auf dem Berg in Galilia, in welcher er sagt, ihm sei alle
Gewalt im Himmel und auf Erden gegeben, heifit es: »Da sie ihn sa-
hen, fielen sie vor ihm nieder; etliche aber zweifelten« (Mt 28,17).

Wer in Jesus, der sich seiner gottlichen Gestalt entiuflert und
Knechtsgestalt angenommen hat (Phil 2,7), seine Herrlichkeit sieht,
der geniefit ein enormes Vorrecht. Der ist begnadet.

Das war zur Zeit des irdischen Jesus so. Das ist heute bei uns nicht
anders. Dietrich Bonhoeffer im Gefingnis von Tegel in der Ohn-
machtserfahrung schreibt: »Die Unsichtbarkeit macht uns kaputt.« Er
meint damit, dass es uns sehr zusetzen kann, wenn wir Christen die
offenbare Ohnmacht oder Abwesenheit Gottes in unserem Leben
oder in dem Leben anderer Menschen hautnah miterfahren.

Menschen gehen zu Gotr in seiner Not,

Jfinden ihn arm, geschmiiht, ohne Obdach und Brot,
sehn ihn verschlungen von Siinde, Schwachheit und Tod.
Christen stehen bei Gott in seinem Leiden.

Es ist wichtig, dass wir grofles Verstindnis haben fiir Menschen, die
seine Herrlichkeit nicht sehen, vollends nicht, wenn Christen durch
ihr gar nicht herrlich christusférmiges Wesen die Herrlichkeit Jesu



verdunkeln und den Glaubensschwachen zum Skandalon, zum Arger-
nis werden. Dass wir andererseits Gott danken, wenn uns immer wie-
der die Grofle und Herrlichkeit Jesu deutlich wird, sei es, dass sie uns
tiberwiltigend iiberfillt wie eine Lichtoffenbarung, sei es, dass wir je-
denfalls einen Tiirspalt weit zu ihr Zugang bekommen, so dass wir sa-
gen kdnnen: »Wir sahen seine Herrlichkeit.«

Wir Protestanten mit unserer Kreuzestheologie, die wir so ganz auf
das Wort festgelegt sind, sollten uns nicht fiir unzustindig erkliren,
wenn hier vom Sehen oder Schauen die Rede ist, wir sollten nicht
schnell sagen: »Davon verstehe ich nichts« und das Schauen den Vi-
siondren, den Mystikern oder unseren orthodoxen Briidern iiberlas-
sen. »Wir sahen seine Herrlichkeit.« Auch die Augen unserer Herzen
sind berufen, den Lichtglanz Gottes in seinem Sohn Jesus Christus
wahrzunehmen. Erlauben wir es unseren Augen!

Eine Herrlichkeit als des eingeborenen (Sohnes) vom Vater. Das
Wort Sohn kommt hier explizit gar nicht vor. Aber Luther hat es aus
dem Wort »monogenes, einzig geboren oder einzig gezeugt, sinnge-
mif hinzugefiigt. Was bedeutet hier der Ausdruck monogenes, der et-
was missverstindlich in der Regel als »eingeboren« — jeder denkt an
die Eingeborenen auf einer Siidseeinsel — wiedergegeben wird? Das
nizinische Glaubensbekenntnis umkreist dieses Wort sorgsam. Mehr
als ein Umbkreisen des Mysteriums kénnen dogmatische Aussagen
nicht bieten, diirfen sie auch nicht. Wir kénnen das Mysterium nicht
in die Hand nehmen und einfach entschliisseln oder wie eine Ritsel-
aufgabe 16sen. So heifdt es im nizinischen Glaubensbekenntnis, das
wir gern in den Weihnachtsgottesdiensten sprechen:

Und an den Herrn Jesus Christus,
Gottes eingeborenen Sohn,

aus dem Vater geboren vor aller Zeit;
Gott von Gott, Licht vom Licht,
wahrer Gott vom wahren Gott,
gezeugt, nicht geschaffen,

eines Wesens mit dem Vater;

durch ihn ist alles geschaffen ...

Die Einzigkeit Jesu von Anfang an, die Einheit mit dem Vater — »ich
und der Vater sind eins« (Joh 10,30, cf. Joh 17,11.21; Joh 14,11) —
soll damit ausgesagt werden. Sein Verhiltnis zum Vater ist nicht nur
damit zu erkliren, dass er den Willen des Vaters tut, dass er sich vom
Vater gesandt weifs, dass er redet, was er von ihm hat (Joh 7,16). Es ist
mehr. Gott selbst verkdrpert sich in ihm, Gott spricht, Gott handel,
Gott heilt, Gott erleidet, Gott versshnt in ihm und durch ihn. Wenn
uns Jesus begegnet, dann begegnet uns Gott in seiner qualitativ ganz
anderen Weise, als wenn er uns durch andere Menschen begegnet oder
wenn er diesem oder jenem Erwihlten durch seinen Engel begegnet
ist. Wir kénnen in diesem Wort »einzig geboren« den Versuch sehen,
mit einer Formel zu umschreiben, was Jesus meint, wenn er sagt: »Wer
mich sieht, der sieht den Vater« (Joh 14,9, cf. Joh. 12.45).

Vom Vater. Die Herrlichkeit Jesu ist die Doxa, die Kabod, die
Schechina, der Lichtglanz des Vaters. Sie ist die Schechina, die Ge-
genwart Gottes, die mitging mit seinem Volk in die Verbannung, die
zuriickgekehrt ist in den Tempel, die Ausdruck der heiligen Gegen-
wart Gottes ist. Sie ist auch anwesend in dem Sohn, in Jesus. Es ist
die Herrlichkeit Gottes, die schliefSlich Himmel und Erde neu schaf-
fen wird (Offb 21,1), die kosmische Schechina, die das neue Jerusa-
lem, die neue von Gott gegebene Gesellschaft durchdringt (Offb
21,2.10), seine unmittelbare Gegenwart, die alle Trinen abwischt, vor
der der Tod nicht bestehen kann, die alles Leid iiberwindet, vor der
jedes Geschrei sich eriibrigt (Offb 21,3.4). Der Lichtglanz Gottes, der
sich in den Edelsteinen des himmlischen Jerusalems spiegelt (Offb
21,19.20); die in der heiligen Stadt so unmittelbar leuchtet, dass sie
weder Sonne noch Mond braucht. »Ihre Leuchte ist das Lamm« (Offb
21,23), Christus ist ihr Licht. Und weil er das Licht der Welt ist (Joh
11,12), darum werden die Vélker wandeln im Licht der heiligen
Stadt, das sein Licht ist (Offb 21.24). Es wird keine Nacht sein (Offb
21.35; 22,5). »Gott der Herr, wird sie erleuchten.« Jiirgen Moltmann
hat in seinem Buch »Das Kommen Gottes« (S.343ff.) die Einwoh-
nung der Schechina im himmlischen Jerusalem, der durch Christus
vollendeten Gesellschaft, besonders eindriicklich beschrieben.

Die Worte »Gnade« und »Wahrheit« werden, sozusagen als Emana-
tionen aus der Herrlichkeit Gottes, die in Jesus Christus aufleuchtet,



genannt. Bei dem Wort Gnade diirfen wir — die alten Sprachen ma-
chen das deutlicher — auch den Aspekt der Schonheit heraushéren.
Das von uns oft belichelte Lied »Schénster Herr Jesu ... Jesus ist
schoner, Jesus ist reiner, der mein traurig Herz erfreut ... Jesus ist fei-
ner, Jesus ist reiner als die Engel allzumal ... alle die Schénheit Him-
mels und der Erde ist gefasst in dir allein ...«(EG 403) ist dem Wort
»Gnade« niher als manche trockene Abhandlung.

Gnade, sie ist die Leuchtkraft, die den von Siinde und den vom
verzweifelten Bemiihen, sich selbst zu helfen, geplagten Menschen
emporhebt in die gottliche Sphire geldster Freude. Es ist seine Gnade,
die ewig wihrt (Ps 100,5; Ps 103,17). Es ist seine Gnade, die reicht,
soweit der Himmel ist (Ps 108,5), von der wir nur hoffen und erbit-
ten kénnen, dass er uns mit ihr frith unser Wesen fiillt, damit wir riih-
men und fréhlich sein kénnen unser Leben lang (Ps 90,14) und »des
Morgens deine Gnade und des Nachts deine Wahrheit verkiindigen«
(Ps 92,3). Wir sollten uns aber vorsehen, dass wir aus der Gnade Got-
tes nicht eine Art gétdlicher Hypostase machen, die dann sozusagen in
unserem Denken ihr Eigenleben fiihrt. Als Gerrit Cornelis Berkouwer
seine Darstellung der Theologie Karl Barths mit dem Titel »Der Tri-
umph der Gnade in der Theologie Karl Barths« herausbrachte, war es
Barth gleich nicht ganz wohl. Und als er seine Theologie geradezu als
systematische Entfaltung einer Art Gnadenprinzip dargestellt fand,
konnte er nur sagen: Nein! Nicht die Gnade siegt, sondern, wie Jo-
hann Christoph Blumbhardt richtig gedichtet hat, »dass Jesus siegt,
bleibt ewig ausgemacht, sein wird die ganze Welt« (EG 375).

Wir werden nicht von unserer Vorstellung dessen her, was Gnade ist,
Jesus recht verstehen, sondern was Gnade ist, das fiillt allein Jesus mit
Inhalt und Leben. Sehen wir auf ihn, so werden wir in den Blick be-
kommen, was in der ganzen Bibel mit dem Wort »Gnade« gemeint ist.

Auffallend oft ist das Wort »Gnade« in der Bibel mit dem Wort
»Wahrheit« verbunden. Gnade und Wahrheit sind fast wie unzertrenn-
liche Zwillingsschwestern. Vielleicht, weil wir allzu leicht unter Gnade,
wenn sie auf Kosten der Wahrheit geht, etwas schwichlich Unehrliches
verstehen, eine Vertuschung, die dann meist auf Kosten der Opfer geht
und die wirken kann, als werde vollends jede Schandtat mit dem Man-
tel christlicher Liebe bedeckt. Gnade wirkt nur dann befreiend, wenn

nicht geschont wird, was ein Mensch dem anderen angetan hat oder
antut. Die Wahrheit wird euch freimachen (Joh 8,32).

Wir begreifen den eigentlichen Sinn des Wortes »Wahrheit« im Jo-
hannes-Evangelium aber erst, wenn wir nicht vom griechischen, son-
dern vom hebriischen Wahrheitsbegriff aus denken. Erhellend dazu
ist, was Sir Edwyn Hoskyns (Hoskyns/Davey: Das Ritsel des Neuen
Testaments 1957, S. 28 ff.) dazu schreibt: »Die Wahrheit, von der die
Schriftsteller des Neuen Testamentes reden, ist untrennbar mit dem
Wesen und Handeln Gottes verbunden: »Ich glaube aber, dass Chris-
tus als Diener der Beschneidung kam um der Wahrheit Gottes willen,
damit er die den Vitern gewordenen Verheiffungen wahr mache, und
die Heiden Gott loben fiir seine Barmherzigkeit« (R6m 15,8.9).«
Wahr werden die Verheiflungen, indem Gott seine Treue bewihrt (1.
Kor 10,13; 1. Kor 1,9). »Auf alle Gottesverheiffungen ist in ihm das
Ja« (2. Kor 1,19). Hoskyns fihrt fort: »Jesus ist das Ereignis, in dem
Gortt seine Verheiflungen wahr gemacht hat, und darum ist er der Orrt,
an dem wir verstehen lernen, der locus intelligentiae. Die Wahrheit,
Gottes Wahrheit, ist in ihm ... Wahrheit ist eine Eigenschaft Gottes,
und Gott ist dabei nicht so sehr ein Gegenstand menschlichen Fra-
gens, als vielmehr der handelnd Wirkende. Er ist der lebendige Gott.
Seine Wahrheit offenbart sich in einem besonderen geschichtlichen
Handeln, und alle diejenigen, die zu diesem Handeln in Beziehung
stehen, miissen seiner Wahrheit nachleben und sie verwirklichen,
nicht nur im Wissen und Denken, sondern in ihrem ganzen Leben.
Soweit stimmen das Alte und das Neue Testament iiberein. Aber wih-
rend das Alte Testament immer noch nach der Offenbarung von Got-
tes Wahrheit ausblickt, siecht das Neue Testament sie als gegenwirtige
und entscheidende Wirklichkeit aufgrund einer einzigartigen Folge
von historischen Tatsachen; denn in ihrem Brennpunkt steht Leben,
Tod und Auferstehung Jesu Christi.« So ist auch der Begriff Wahrheit
zu verstehen in Jesu Selbstaussage: »Ich bin der Weg, die Wahrheit
und das Leben, niemand kommt zum Vater denn durch mich« (Joh
14,6). In Jesus ist wahr geworden, was Gott seinem Volk zugesagt hat,
dass er sie erlosen werde von allen ihren Siinden. Lisst sich ein
Mensch von dieser Wahrheit erleuchten, dann wird er in Wahrheit ein
Kind Gorttes, ein Gottesmensch.



Die Freude dariiber, dass die Verheiflungen, die den Vitern gege-
ben wurden, erfiillt werden, ist zu spiiren im Lobgesang des Zacharias
(Lk 1,76-79), auch im Lobgesang der Maria (Lk 1,54.55). In Jesus
Christus, in dem der Lichtglanz Gottes auf diese Erde kommt, um
auf ihr zu zelten, wird wahr, was Gott seinem Volk verheiflen hat und
was die Frommen dieses Volkes gern gesehen hitten, was sie gegen al-
len Augenschein nicht geglaubt haben — »eine gewisse Zuversicht des-
sen, was man hofft, und ein Nichtzweifeln an dem, was man nicht
sieht« (Hebr 11,1). Was Abraham im Geist gesehen hat (Joh 8,56)

und was wir Christen an Jesus Christus als erfiillt sehen diirfen.



